
Corrigé Bac 2025 – Philosophie – Nouvelle-Calédonie www.sujetdebac.fr 

Corrigé du bac 2025 : Philosophie 

Nouvelle-Calédonie 

 

 

BACCALAURÉAT GÉNÉRAL 

 

 

 

 

 

SESSION 2025 

 

 

 

 

 

PHILOSOPHIE 

 

 

 

 

 

Durée de l’épreuve : 4 heures – Coefficient : 8 

 

L’usage de la calculatrice et du dictionnaire n’est pas autorisé. 

 

 

https://www.sujetdebac.fr/


Corrigé Bac 2025 – Philosophie – Nouvelle-Calédonie www.sujetdebac.fr 

A propos de ce corrigé 

Ce document est une proposition de corrigé rédigée par un enseignant en philosophie 

pour le site sujetdebac.fr 

La philosophie est un domaine riche et diversifié, offrant de multiples perspectives et 

interprétations. Ainsi, il existe de nombreuses manières de traiter un sujet 

philosophique donné, chacune apportant sa propre compréhension et ses propres 

arguments. 

Cette proposition de corrigé vous fournit un exemple de démarche possible pour 

aborder chaque sujet. Vous êtes encouragé(e)s à explorer différentes approches, à 

développer vos propres idées et à formuler vos propres arguments. 

Pour accéder à d’autres sujets et corrigés de philosophie au baccalauréat : 

www.sujetdebac.fr/annales/philosophie/ 

 

 

 

 

 

 

Dissertation n°1 

Sujet : L’art n’est-il qu’un loisir ? 

 

Clarifions d’abord les termes du sujet 

L’art : De quoi parle-t-on ? Il peut s’agir de la production artistique en général (peinture, 

musique, cinéma, théâtre, etc.), mais aussi de l’expérience esthétique qu’on en fait. 

On peut s’interroger à la fois sur ce que fait l’artiste (création) et sur ce que vit le 

spectateur (réception). 

Le loisir : Le mot suggère une activité libre, agréable, faite pendant le temps libre, en 

dehors des obligations. On pense à un passe-temps, un divertissement. Le loisir 

renvoie donc à une forme de légèreté, voire d’inutile au sens d’inutile à la survie. Mais 

un loisir peut aussi être formateur, structurant, voire nécessaire au sens 

anthropologique. 

Le "n’est-il que" introduit une restriction à interroger : cela suppose que l’art est au 

moins un loisir, ou du moins qu’on le perçoit souvent ainsi… mais n’est-il que cela ? 

Autrement dit, réduit-on l’art à une fonction de divertissement ou de détente ? Ou bien 

a-t-il d’autres dimensions, sociales, politiques, existentielles, spirituelles ? 

Ce petit mot "que" est le cœur du sujet. Il invite à remettre en question une vision 

réductrice de l’art. 

https://www.sujetdebac.fr/
https://www.sujetdebac.fr/
https://www.sujetdebac.fr/annales/philosophie/


Corrigé Bac 2025 – Philosophie – Nouvelle-Calédonie www.sujetdebac.fr 

Des pistes pour problématiser 

On peut partir d’un constat : aujourd’hui, beaucoup d’œuvres artistiques sont 

consommées comme des loisirs. On "regarde une série", on "écoute un album", on va 

"voir une expo" le week-end… L’art est intégré à nos temps de détente. Mais cela 

signifie-t-il que l’art est fait uniquement pour cela ? Est-ce là son essence ? 

On peut alors se demander : 

− L’art peut-il se réduire à une fonction récréative ? 

− Est-ce que tous les arts ont la même fonction ? 

− Peut-on distinguer entre art "de loisir" et art "engagé", "intellectuel", "sacré" ? 

− L’art a-t-il une utilité plus profonde, par exemple pour éduquer, émanciper, 

questionner, exprimer l’indicible, résister, etc. ? 

− Est-ce que le loisir est forcément une activité superficielle ? Peut-on penser un loisir 

profond ? 

 

Quelques références utiles 

Platon (dans La République) critique certains arts qui détournent de la vérité et flattent 

les émotions. Pour lui, l’art peut être trompeur, donc dangereux. Il ne le voit pas comme 

un simple loisir, mais comme une force qui agit sur l’âme, pour le meilleur ou pour le 

pire. 

Aristote, au contraire, voit dans la tragédie une fonction cathartique. Pour lui, l’art 

permet de purger les passions. Ainsi, l’art n’est pas un simple loisir qui ne fait que 

distraire, c’est une expérience morale et psychologique. 

Pascal, dans ses Pensées, propose une réflexion très intéressante sur le 

divertissement. Il montre que les êtres humains fuient l’angoisse de leur condition (la 

mort, le vide, l’ennui) en se divertissant : "tout le malheur des hommes vient d’une 

seule chose, qui est de ne pas savoir demeurer en repos dans une chambre." Le 

divertissement, dont l’art peut faire partie, n’est donc pas innocent, il est ce qui nous 

éloigne de nous-mêmes. Mais en même temps, il est nécessaire pour supporter 

l’existence. Cette ambivalence peut nourrir notre réflexion sur l’art en tant que loisir. 

Est-il un simple écran pour éviter de penser, ou un moyen de vivre malgré l’absurde ? 

Kant, dans la Critique de la faculté de juger distingue le beau libre (qui plaît de manière 

désintéressée) du beau adhérent (jugé en fonction d’un concept de ce que la chose 

doit être). Pour lui, l’art nous rend sensibles à la liberté de l’esprit. Il ne définit pas l’art 

comme un divertissement banal, mais comme une expérience désintéressée, proche 

de l’exercice du jugement. 

Nietzsche voit dans l’art une affirmation de la vie, une manière de surmonter la douleur 

de l’existence. L’art n’est pas un luxe, c’est une nécessité existentielle. 

Le film Joker de Todd Phillips (2019), avec Joaquin Phoenix, illustre bien la puissance 

de l’art au-delà du loisir. Ce film, tout en appartenant à la culture populaire inspirée de 

https://www.sujetdebac.fr/


Corrigé Bac 2025 – Philosophie – Nouvelle-Calédonie www.sujetdebac.fr 

l’univers des comics, dérange, questionne, provoque. Il interroge la société, la 

marginalisation, la violence, la folie. On ne sort pas "détendu" de ce film. C’est une 

œuvre qui montre que même dans le cadre d’un divertissement cinématographique, 

l’art peut déranger les consciences et porter une charge critique forte. Il bouscule la 

frontière entre art de loisir et art de réflexion. 

 

Directions possibles pour un plan 

Une première partie pourrait montrer en quoi l’art s’inscrit souvent dans le champ du 

loisir. Il est source de plaisir, d’évasion, de distraction. On le pratique pendant le temps 

libre, il peut être un passe-temps sans prétention, etc. 

Mais une deuxième partie pourrait contester cette réduction : l’art peut élever, 

provoquer, interroger. Il peut exprimer ce que les mots ne peuvent pas dire. Il peut être 

un acte de résistance, un moyen de transmettre une vision du monde, un espace de 

création de sens. 

Une troisième partie pourrait nuancer encore en montrant que loisir et profondeur ne 

s’excluent pas. Peut-on penser un loisir véritablement humain, qui serait aussi un lieu 

de formation de soi, de partage, d’expérience esthétique ? 

 

Les pièges à éviter 

− Opposer naïvement "art noble" et "art populaire". Le cinéma, les jeux vidéo, la BD, 

peuvent relever de formes artistiques profondes, même s’ils sont liés à l’industrie 

du loisir. 

− Idéaliser l’art : certains arts ne cherchent pas à élever l’âme, ils veulent simplement 

divertir et c’est légitime ! 

− Confondre loisir et futilité : un loisir peut être profond, formateur, enrichissant. La 

question est donc aussi : que fait-on de l’art dans nos vies ? 

− Répondre trop vite "oui" ou "non" : une bonne copie interroge les conditions dans 

lesquelles l’art est un loisir, ou plus qu’un loisir. 

 

En conclusion 

Ce sujet est une formidable opportunité de penser la place de l’art dans nos vies. Est-

ce un luxe ? Une nécessité ? Un simple plaisir ? Une activité sociale ? Une voie d’accès 

à quelque chose de plus grand ? 

L’essentiel est de ne pas réduire l’art à une seule de ses fonctions, mais de penser sa 

pluralité. C’est en explorant les tensions, les dimensions multiples de l’art que vous 

construirez une dissertation vivante et personnelle. 

 

https://www.sujetdebac.fr/


Corrigé Bac 2025 – Philosophie – Nouvelle-Calédonie www.sujetdebac.fr 

Dissertation n°2 

Sujet : A-t-on à se libérer du passé ? 

 

Clarification des termes du sujet 

Pour commencer, il est essentiel de clarifier les mots du sujet. 

"A-t-on à…" est très proche de "Doit-on…". Cela interroge la nécessité ou l’exigence. 

Sommes-nous tenus, d’un point de vue moral, existentiel ou autre, de nous libérer du 

passé ? 

"Se libérer" suppose l’idée d’une contrainte ou d’un poids. Le passé est-il une entrave 

dont il faudrait se défaire ? 

Le "passé" peut s’entendre de plusieurs façons : passé individuel (biographie, 

souvenirs, traumatismes), passé collectif (histoire, traditions, mémoire nationale), voire 

passé de l’humanité. 

Avant d’aller plus loin, demandez-vous de quel passé s’agit-il ? Et pourquoi voudrait-

on s’en libérer ? Pour aller où ? Vers quelle forme de liberté ? 

 

Problématiser la question du sujet 

Le sujet pose une tension : le passé est-il un fardeau dont il faudrait se débarrasser, 

ou bien une composante essentielle de notre identité ? 

On peut formuler plusieurs problématiques :  

− La fidélité au passé est-elle un obstacle à la liberté, ou bien la condition même de 

notre existence ? 

− Se libérer du passé, est-ce nécessaire pour être libre, ou est-ce risquer de perdre 

ce qui nous constitue ? 

− Peut-on se libérer du passé sans se perdre soi-même ? 

− Le passé est-il un poids dont il faut se défaire ou un socle sur lequel il faut se 

construire ? 

 

Pistes de réflexion et références philosophiques 

Le passé comme fardeau 

Freud, dans ses textes sur le trauma, montre comment des événements passés, 

non intégrés, continuent d’agir dans le présent (névroses, répétitions). Se libérer du 

passé serait alors une condition de la santé psychique, grâce au travail d’analyse 

et d’élucidation. 

Nietzsche, dans la Deuxième considération intempestive, critique l’excès de 

mémoire. Un excès d’attachement au passé, qu’il soit individuel ou collectif, 

https://www.sujetdebac.fr/


Corrigé Bac 2025 – Philosophie – Nouvelle-Calédonie www.sujetdebac.fr 

empêche l’action et la création. Dans ses autres ouvrages, il précise que la figure 

du surhomme est celle de celui qui sait oublier pour pouvoir créer du nouveau. 

Le passé comme ressource et condition de soi 

À l’inverse, Rousseau dans Les Confessions montre que l’on ne peut se 

comprendre sans se souvenir. Hegel insiste également sur le rôle du passé dans la 

construction de l’esprit. L’histoire, la tradition, les institutions qui nous précédent 

(langue, mœurs, droit, État) sont ce à travers quoi nous devenons nous-mêmes. 

Nous sommes le produit de notre contexte historique et social. 

Paul Ricoeur, philosophe contemporain, dans La mémoire, l’histoire, l’oubli, rappelle 

que la mémoire permet la fidélité à soi, à autrui. Mais il faut aussi "savoir oublier" ce 

qui entrave, en le mettant à distance sans perdre la dimension éthique du souvenir. 

Sartre défend une reconfiguration du lien avec le passé. Je ne choisis pas ce qui 

m’est arrivé, mais je suis responsable du sens que cela prend dans ma vie. Le passé 

s’impose à nous, mais la liberté consiste à ne pas le laisser devenir destin. 

La tension à maintenir 

Le film Eternal Sunshine of the Spotless Mind de Michel Gondry (2004) illustre de 

façon frappante la tentation de se libérer du passé. Les personnages cherchent à 

effacer leurs souvenirs douloureux pour alléger leur existence. Mais le film montre 

que l’oubli radical n’apporte pas la paix. Les souvenirs, même pénibles, sont 

constitutifs de notre identité et nécessaires à l’apprentissage. Cette œuvre interroge 

donc la nécessité et le sens même d’une libération totale du passé. 

Peut-on vraiment "se libérer" du passé ? Ou s’agit-il plutôt d’en faire quelque chose : 

travailler sur le passé, l’assumer, l’intégrer ? La libération ne serait-elle pas dans la 

réconciliation plutôt que dans la rupture ? C’est une question à se poser. 

 

Pièges à éviter 

− Répondre trop vite "oui" ou "non" sans interroger la complexité du terme "se libérer". 

− Penser le passé seulement comme négatif alors qu’il peut être source de joie, de 

repères, d’identité. 

− Oublier la différence entre oubli et dépassement. Se libérer du passé ne veut pas 

forcément dire l’oublier, mais peut-être l’assumer, le transformer. 

− Traiter le sujet comme une leçon de développement personnel. Les exemples 

personnels sont possibles, mais le cœur doit rester conceptuel. 

 

Pour aller plus loin et conclusion 

Vous pouvez enrichir votre réflexion en explorant des exemples contemporains : travail 

de mémoire après des conflits, rapports à l’histoire coloniale, expériences personnelles 

de "renaissance" après des épreuves… 

https://www.sujetdebac.fr/


Corrigé Bac 2025 – Philosophie – Nouvelle-Calédonie www.sujetdebac.fr 

En définitive, ce sujet nous invite à nous interroger sur le rapport intime et complexe 

que nous entretenons avec le temps. Sommes-nous condamnés à porter notre passé 

comme un fardeau, ou libres de nous en affranchir ? Mais aussi : serions-nous 

vraiment nous-mêmes sans lui ? La réponse n’est pas simple, et c’est précisément ce 

qui rend ce sujet passionnant ! 

N’hésitez pas à approfondir, à nuancer, et à faire dialoguer les auteurs. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Explication de texte 

Sujet : PLATON, La République (IVe av. J.-C.) 

 

Résumé du texte 

Dans cet extrait, un interlocuteur de Socrate avance une thèse assez provocante : la 

plupart des êtres humains ne sont pas justes "de plein gré". Ils respectent la justice 

surtout par contrainte, ou parce qu’ils sont trop faibles (manque de courage, vieillesse, 

etc.) pour oser commettre l’injustice. 

Il ajoute que, si on leur en donnait l’occasion, nombreux seraient les premiers à agir 

injustement "autant qu’ils en seront capables". Et s’ils admirent la justice ou 

désapprouvent l’injustice, ce serait le plus souvent pour des raisons extérieures telles 

que la réputation, les honneurs et les récompenses. Personne, dit-il, n’aurait vraiment 

montré de façon "adéquate" ce que justice et injustice font dans l’âme, 

indépendamment du regard des autres. Si on apprenait dès l’enfance que l’injustice 

abîme l’âme et que la justice lui fait du bien, chacun se surveillerait lui-même, chacun 

serait "son propre gardien". 

https://www.sujetdebac.fr/


Corrigé Bac 2025 – Philosophie – Nouvelle-Calédonie www.sujetdebac.fr 

Contextualisation de l’œuvre et de l’auteur 

Platon est un philosophe grec du IVe siècle av. J.-C., proche de l’héritage de Socrate, 

et fondateur de l’Académie à Athènes. Son œuvre est souvent écrite sous forme de 

dialogues, où les idées avancent par objections, exemples, et mises à l’épreuve. 

La République cherche à comprendre ce qu’est la justice, pas seulement dans les lois 

ou dans la cité, mais aussi dans l’individu. Le passage proposé s’inscrit dans une 

discussion où l’on demande à Socrate une démonstration forte : pourquoi la justice 

serait-elle désirable en elle-même, même lorsqu’elle ne "rapporte" rien ? 

 

Notions philosophiques abordées 

− La justice : c’est le cœur du texte. Elle est interrogée non comme simple conformité 

aux règles, mais comme valeur. Est-elle un bien en soi ou seulement un moyen 

d’obtenir des avantages ? 

− La conscience : le texte insiste sur ce qui se passe "dans l’âme", même si l’acte est 

caché "aux yeux des dieux et des hommes". Autrement dit, il y aurait une dimension 

intérieure de la justice et de l’injustice, au-delà du regard social. 

− La vérité : l’interlocuteur reproche aux discours habituels (poétiques ou ordinaires) 

de ne pas démontrer correctement la valeur réelle de la justice et de l’injustice. Il 

réclame donc un accès plus vrai, plus profond, à ce qu’elles sont. 

 

La problématique du texte 

Le texte tourne autour d’une question simple, mais redoutable : 

Pourquoi les hommes sont-ils justes ? 

Est-ce parce qu’ils reconnaissent la justice comme un bien en elle-même ? Ou bien 

parce qu’elle "paie" (bonne réputation, honneurs, récompenses) et que l’injustice 

"coûte" (sanctions, rejet, danger) ? 

Derrière, il y a une autre interrogation, très forte : 

Le bien et le mal se jouent-ils seulement à l’extérieur dans les conséquences visibles, 

ou aussi à l’intérieur, dans l’âme, même quand personne ne voit rien ? 

 

La thèse défendue dans ce passage 

Dans ce passage, l’idée avancée est la suivante : la justice ordinaire est souvent 

superficielle. La plupart des gens ne sont pas justes par amour de la justice, mais 

parce qu’ils y sont poussés par la contrainte sociale, ou retenus par leur faiblesse, leur 

peur et leurs limites. 

Le texte critique aussi une erreur éducative : on présente la justice comme utile pour 

obtenir des bénéfices extérieurs, au lieu de montrer qu’elle est un bien pour l’âme. Si 

https://www.sujetdebac.fr/


Corrigé Bac 2025 – Philosophie – Nouvelle-Calédonie www.sujetdebac.fr 

l’on enseignait tôt que l’injustice est un mal intérieur majeur, alors chacun se 

surveillerait lui-même. On serait juste d’abord pour ne pas se dégrader soi-même. 

 

Éléments d’analyse du texte 

Un constat pessimiste sur la justice "spontanée" 

Le texte commence par une exception : à part ceux qu’un "naturel divin" détourne 

de l’injustice, ou ceux qu’un véritable "savoir" en éloigne, presque personne n’est 

juste de plein gré. Et même quand on blâme l’injustice, ce ne serait pas parce qu’on 

la juge mauvaise en soi, mais parce qu’on ne peut pas la commettre par manque 

de courage, par vieillesse ou par faiblesse. 

Ici, l’interlocuteur renverse l’image flatteuse qu’on a de nous-mêmes. Ce n’est pas 

"la bonté" qui nous rend justes, mais parfois simplement l’impuissance. 

Le test de l’occasion 

Le texte durcit ensuite le propos. Si l’on donne "le moyen" à quelqu’un dans cette 

situation, il sera le premier à commettre l’injustice, et même "autant qu’il en sera 

capable". 

Si la justice dépend surtout du regard des autres ou de la peur des conséquences, 

alors dès que ces éléments disparaissent, la justice s’effondre. La justice serait alors 

fragile, elle tient à l’extérieur, pas à l’intérieur. 

Un problème d’éducation et de discours 

Enfin, le texte explique d’où vient ce problème. L’interlocuteur reproche aux 

"propagateurs de la justice" (poètes, héros, discours traditionnels) de louer la justice 

uniquement pour ses effets visibles, c’est-à-dire la réputation, les honneurs et les 

gratifications. Ce qu’ils ne montrent pas, c’est l’efficacité "propre" de la justice et de 

l’injustice dans l’âme. Or c’est cela qu’il faudrait mettre en avant ! Il faudrait montrer 

le fait que l’injustice est "le plus grand des maux" pour l’âme, et que la justice est "le 

plus grand bien". 

D’où la conclusion éducative : si on enseignait cela dès l’enfance, la surveillance 

morale deviendrait intérieure. Plus besoin de se "garder les uns les autres", chacun 

deviendrait "son propre gardien", par crainte d’avoir à "cohabiter" avec le mal en soi 

s’il commet l’injustice. 

 

Discussion rapide 

Sans sortir du texte, on peut soulever quelques limites possibles de ce raisonnement : 

− Dire que presque personne n’est pas juste "de plein gré" est une généralisation 

forte. Dans la réalité, les motivations peuvent être mélangées (habitude, devoir, 

empathie, conviction…). 

https://www.sujetdebac.fr/


Corrigé Bac 2025 – Philosophie – Nouvelle-Calédonie www.sujetdebac.fr 

− Difficile de savoir ce qui motive réellement un acte. Le texte suppose qu’on peut 

assez facilement lire derrière les comportements et trancher entre "intérêt" ou 

"contrainte". Or, une morale intériorisée peut ressembler extérieurement à de la 

conformité sociale. 

− L’idée que "si on enseignait correctement, chacun serait juste" est stimulante, mais 

elle peut paraître optimiste. Les ressorts psychologiques et sociaux sont complexes. 

Cela dit, le passage ne parle pas seulement d’un discours abstrait, il insiste sur une 

formation "dès l’enfance", donc sur une transformation en profondeur, pas une 

simple leçon. 

 

______ 

 

Pour accéder à d’autres sujets et corrigés de philosophie au baccalauréat : 

www.sujetdebac.fr/annales/philosophie/ 

https://www.sujetdebac.fr/
https://www.sujetdebac.fr/annales/philosophie/

