Corrigé du bac 2025 : Philosophie
Nouvelle-Calédonie

BACCALAUREAT GENERAL

SESSION 2025

PHILOSOPHIE

Durée de I’épreuve : 4 heures — Coefficient : 8

L'usage de la calculatrice et du dictionnaire n’est pas autorise.

www.sujetdebac.fr



https://www.sujetdebac.fr/

A propos de ce corrigé

Ce document est une proposition de corrigé rédigée par un enseignant en philosophie
pour le site sujetdebac.fr

La philosophie est un domaine riche et diversifié, offrant de multiples perspectives et
interprétations. Ainsi, il existe de nombreuses maniéres de ftraiter un sujet
philosophique donné, chacune apportant sa propre compréhension et ses propres
arguments.

Cette proposition de corrigé vous fournit un exemple de démarche possible pour
aborder chaque sujet. Vous étes encouragé(e)s a explorer différentes approches, a
développer vos propres idées et a formuler vos propres arguments.

Pour accéder a d’autres sujets et corrigés de philosophie au baccalauréat :
www. sujetdebac.fr/annales/philosophie/

Dissertation n°1
Sujet : L'art n’est-il qu’un loisir ?

L’art : De quoi parle-t-on ? Il peut s’agir de la production artistique en général (peinture,
musique, cinéma, théatre, etc.), mais aussi de I'expérience esthétique qu’on en fait.
On peut s’interroger a la fois sur ce que fait I'artiste (création) et sur ce que vit le
spectateur (réception).

Le loisir : Le mot suggére une activité libre, agréable, faite pendant le temps libre, en
dehors des obligations. On pense a un passe-temps, un divertissement. Le loisir
renvoie donc a une forme de Iégéreté, voire d’inutile au sens d’inutile a la survie. Mais
un loisir peut aussi étre formateur, structurant, voire nécessaire au sens
anthropologique.

Le "n’est-il que" introduit une restriction a interroger : cela suppose que l'art est au
moins un loisir, ou du moins qu’on le pergoit souvent ainsi... mais n’est-il que cela ?
Autrement dit, réduit-on 'art a une fonction de divertissement ou de détente ? Ou bien
a-t-il d’autres dimensions, sociales, politiques, existentielles, spirituelles ?

Ce petit mot "que" est le cceur du sujet. Il invite a remettre en question une vision
réductrice de l'art.

www.sujetdebac.fr



https://www.sujetdebac.fr/
https://www.sujetdebac.fr/
https://www.sujetdebac.fr/annales/philosophie/

On peut partir d'un constat : aujourd’hui, beaucoup d’ceuvres artistiques sont
consommeées comme des loisirs. On "regarde une série", on "écoute un album", on va
"voir une expo" le week-end... L’art est intégré a nos temps de détente. Mais cela
signifie-t-il que I'art est fait uniquement pour cela ? Est-ce la son essence ?

On peut alors se demander :
- L’art peut-il se réduire a une fonction récréative ?

- Est-ce que tous les arts ont la méme fonction ?

- Peut-on distinguer entre art "de loisir" et art "engagé", "intellectuel", "sacré" ?

- Lart a-t-il une utilité plus profonde, par exemple pour éduquer, émanciper,
questionner, exprimer l'indicible, résister, etc. ?

- Est-ce que le loisir est forcément une activité superficielle ? Peut-on penser un loisir
profond ?

Platon (dans La République) critique certains arts qui détournent de la vérité et flattent
les émotions. Pour lui, I'art peut étre trompeur, donc dangereux. Il ne le voit pas comme
un simple loisir, mais comme une force qui agit sur 'dme, pour le meilleur ou pour le
pire.

Aristote, au contraire, voit dans la tragédie une fonction cathartique. Pour lui, I'art
permet de purger les passions. Ainsi, I'art n’est pas un simple loisir qui ne fait que
distraire, c’est une expérience morale et psychologique.

Pascal, dans ses Pensées, propose une réflexion trés intéressante sur le
divertissement. Il montre que les étres humains fuient 'angoisse de leur condition (la
mort, le vide, I'ennui) en se divertissant : "tout le malheur des hommes vient d’'une
seule chose, qui est de ne pas savoir demeurer en repos dans une chambre." Le
divertissement, dont 'art peut faire partie, n’est donc pas innocent, il est ce qui nous
eloigne de nous-mémes. Mais en méme temps, il est nécessaire pour supporter
I'existence. Cette ambivalence peut nourrir notre réflexion sur l'art en tant que loisir.
Est-il un simple écran pour éviter de penser, ou un moyen de vivre malgré 'absurde ?

Kant, dans la Critique de la faculté de juger distingue le beau libre (qui plait de maniére
désintéressée) du beau adhérent (jugé en fonction d’'un concept de ce que la chose
doit étre). Pour lui, I'art nous rend sensibles a la liberté de I'esprit. Il ne définit pas I'art
comme un divertissement banal, mais comme une expérience désintéressée, proche
de I'exercice du jugement.

Nietzsche voit dans I'art une affirmation de la vie, une maniére de surmonter la douleur
de I'existence. L'art n’est pas un luxe, c’est une nécessité existentielle.

Le film Joker de Todd Phillips (2019), avec Joaquin Phoenix, illustre bien la puissance
de l'art au-dela du loisir. Ce film, tout en appartenant a la culture populaire inspirée de

www.sujetdebac.fr



https://www.sujetdebac.fr/

'univers des comics, dérange, questionne, provoque. |l interroge la société, la
marginalisation, la violence, la folie. On ne sort pas "détendu" de ce film. C’est une
ceuvre qui montre que méme dans le cadre d’un divertissement cinématographique,
I'art peut déranger les consciences et porter une charge critique forte. Il bouscule la
frontiére entre art de loisir et art de réflexion.

Une premiére partie pourrait montrer en quoi I'art s’inscrit souvent dans le champ du
loisir. |l est source de plaisir, d’évasion, de distraction. On le pratique pendant le temps
libre, il peut étre un passe-temps sans prétention, etc.

Mais une deuxiéme partie pourrait contester cette réduction : l'art peut élever,
provoquer, interroger. Il peut exprimer ce que les mots ne peuvent pas dire. |l peut étre
un acte de résistance, un moyen de transmettre une vision du monde, un espace de
création de sens.

Une troisieme partie pourrait nuancer encore en montrant que loisir et profondeur ne
s’excluent pas. Peut-on penser un loisir véritablement humain, qui serait aussi un lieu
de formation de soi, de partage, d’expérience esthétique ?

- Opposer naivement "art noble" et "art populaire". Le cinéma, les jeux vidéo, la BD,
peuvent relever de formes artistiques profondes, méme s’ils sont liés a I'industrie
du loisir.

- ldéaliser I'art : certains arts ne cherchent pas a élever 'ame, ils veulent simplement
divertir et c’est légitime !

- Confondre loisir et futilité : un loisir peut étre profond, formateur, enrichissant. La
question est donc aussi : que fait-on de I'art dans nos vies ?

- Répondre trop vite "oui" ou "non" : une bonne copie interroge les conditions dans
lesquelles I'art est un loisir, ou plus qu’un loisir.

Ce sujet est une formidable opportunité de penser la place de I'art dans nos vies. Est-
ce un luxe ? Une nécessité ? Un simple plaisir ? Une activité sociale ? Une voie d’acces
a quelque chose de plus grand ?

L'essentiel est de ne pas réduire I'art a une seule de ses fonctions, mais de penser sa
pluralité. C’est en explorant les tensions, les dimensions multiples de I'art que vous
construirez une dissertation vivante et personnelle.

www.sujetdebac.fr



https://www.sujetdebac.fr/

Dissertation n°2
Sujet : A-t-on a se libérer du passé ?

Pour commencer, il est essentiel de clarifier les mots du sujet.

"A-t-on a..." est trés proche de "Doit-on...". Cela interroge la nécessité ou I'exigence.
Sommes-nous tenus, d’un point de vue moral, existentiel ou autre, de nous libérer du
passeé ?

"Se libérer" suppose l'idée d’'une contrainte ou d’un poids. Le passé est-il une entrave
dont il faudrait se défaire ?

Le "passé" peut s’entendre de plusieurs fagons : passé individuel (biographie,
souvenirs, traumatismes), passé collectif (histoire, traditions, mémoire nationale), voire
passé de 'lhumanité.

Avant d’aller plus loin, demandez-vous de quel passé s’agit-il ? Et pourquoi voudrait-
on s’en libérer ? Pour aller ou ? Vers quelle forme de liberté ?

Le sujet pose une tension : le passé est-il un fardeau dont il faudrait se débarrasser,
ou bien une composante essentielle de notre identité ?

On peut formuler plusieurs problématiques :

— La fidélité au passé est-elle un obstacle a la liberté, ou bien la condition méme de
notre existence ?

— Se libérer du passé, est-ce nécessaire pour étre libre, ou est-ce risquer de perdre
ce qui nous constitue ?

— Peut-on se libérer du passé sans se perdre soi-méme ?

— Le passé est-il un poids dont il faut se défaire ou un socle sur lequel il faut se
construire ?

Le passé comme fardeau

Freud, dans ses textes sur le trauma, montre comment des événements passés,
non intégrés, continuent d’agir dans le présent (névroses, répétitions). Se libérer du
passé serait alors une condition de la santé psychique, grace au travail d’analyse
et d’élucidation.

Nietzsche, dans la Deuxieme considération intempestive, critique I'excés de
mémoire. Un excés d’attachement au passé, qu’il soit individuel ou collectif,

www.sujetdebac.fr



https://www.sujetdebac.fr/

empéche l'action et la création. Dans ses autres ouvrages, il précise que la figure
du surhomme est celle de celui qui sait oublier pour pouvoir créer du nouveau.

Le passé comme ressource et condition de soi

A Tinverse, Rousseau dans Les Confessions montre que l'on ne peut se
comprendre sans se souvenir. Hegel insiste également sur le rle du passé dans la
construction de I'esprit. L’histoire, la tradition, les institutions qui nous précédent
(langue, moeurs, droit, Etat) sont ce a travers quoi nous devenons nous-mémes.
Nous sommes le produit de notre contexte historique et social.

Paul Ricoeur, philosophe contemporain, dans La mémoire, I'histoire, I'oubli, rappelle
que la mémoire permet la fidélité a soi, a autrui. Mais il faut aussi "savoir oublier" ce
qui entrave, en le mettant a distance sans perdre la dimension éthique du souvenir.

Sartre défend une reconfiguration du lien avec le passé. Je ne choisis pas ce qui
m’est arrivé, mais je suis responsable du sens que cela prend dans ma vie. Le passé
s’impose a nous, mais la liberté consiste a ne pas le laisser devenir destin.

La tension a maintenir

Le film Eternal Sunshine of the Spotless Mind de Michel Gondry (2004) illustre de
facon frappante la tentation de se libérer du passé. Les personnages cherchent a
effacer leurs souvenirs douloureux pour alléger leur existence. Mais le film montre
que l'oubli radical n'apporte pas la paix. Les souvenirs, méme pénibles, sont
constitutifs de notre identité et nécessaires a I'apprentissage. Cette ceuvre interroge
donc la nécessité et le sens méme d’une libération totale du passé.

Peut-on vraiment "se libérer" du passé ? Ou s’agit-il plutot d’en faire quelque chose :
travailler sur le passé, 'assumer, I'intégrer ? La libération ne serait-elle pas dans la
réconciliation plutdt que dans la rupture ? C’est une question a se poser.

Répondre trop vite "oui" ou "non" sans interroger la complexité du terme "se libérer".

Penser le passé seulement comme négatif alors qu’il peut étre source de joie, de
repéeres, d’identité.

Oublier la différence entre oubli et dépassement. Se libérer du passé ne veut pas
forcément dire I'oublier, mais peut-étre 'assumer, le transformer.

Traiter le sujet comme une legcon de développement personnel. Les exemples
personnels sont possibles, mais le coeur doit rester conceptuel.

Vous pouvez enrichir votre réflexion en explorant des exemples contemporains : travail
de mémoire apres des conflits, rapports a I'histoire coloniale, expériences personnelles
de "renaissance" aprés des épreuves...

www.sujetdebac.fr



https://www.sujetdebac.fr/

En définitive, ce sujet nous invite a nous interroger sur le rapport intime et complexe
gue nous entretenons avec le temps. Sommes-nous condamnés a porter notre passé
comme un fardeau, ou libres de nous en affranchir? Mais aussi: serions-nous
vraiment nous-mémes sans lui ? La réponse n’est pas simple, et c’est précisément ce
qui rend ce sujet passionnant!

N’hésitez pas a approfondir, a nuancer, et a faire dialoguer les auteurs.

Explication de texte
Sujet : PLATON, La République (IVe av. J.-C.)

Dans cet extrait, un interlocuteur de Socrate avance une thése assez provocante : la
plupart des étres humains ne sont pas justes "de plein gré". lls respectent la justice
surtout par contrainte, ou parce qu’ils sont trop faibles (manque de courage, vieillesse,
etc.) pour oser commettre l'injustice.

Il ajoute que, si on leur en donnait I'occasion, nombreux seraient les premiers a agir
injustement "autant qu’ils en seront capables". Et s’ils admirent la justice ou
désapprouvent l'injustice, ce serait le plus souvent pour des raisons extérieures telles
que la réputation, les honneurs et les recompenses. Personne, dit-il, n’aurait vraiment
montré de fagon "adéquate" ce que justice et injustice font dans I'ame,
indépendamment du regard des autres. Si on apprenait dés I'enfance que l'injustice
abime I'ame et que la justice lui fait du bien, chacun se surveillerait lui-méme, chacun
serait "son propre gardien".

www.sujetdebac.fr



https://www.sujetdebac.fr/

Platon est un philosophe grec du Ve siécle av. J.-C., proche de I'héritage de Socrate,
et fondateur de '’Académie a Athénes. Son ceuvre est souvent écrite sous forme de
dialogues, ou les idées avancent par objections, exemples, et mises a I'épreuve.

La République cherche a comprendre ce qu’est la justice, pas seulement dans les lois
ou dans la cité, mais aussi dans lindividu. Le passage proposé s’inscrit dans une
discussion ou 'on demande a Socrate une démonstration forte : pourquoi la justice
serait-elle désirable en elle-méme, méme lorsqu’elle ne "rapporte” rien ?

- Lajustice : c’est le cceur du texte. Elle est interrogée non comme simple conformité
aux regles, mais comme valeur. Est-elle un bien en soi ou seulement un moyen
d’obtenir des avantages ?

- La conscience : le texte insiste sur ce qui se passe "dans 'ame", méme si I'acte est
caché "aux yeux des dieux et des hommes". Autrement dit, il y aurait une dimension
intérieure de la justice et de I'injustice, au-dela du regard social.

- La vérité : l'interlocuteur reproche aux discours habituels (poétiques ou ordinaires)
de ne pas démontrer correctement la valeur réelle de la justice et de l'injustice. Il
réclame donc un acceés plus vrai, plus profond, a ce qu’elles sont.

Le texte tourne autour d’'une question simple, mais redoutable :
Pourquoi les hommes sont-ils justes ?

- Ui [ justi un bi -mé ? Ou bi
Est-ce parce qu’ils reconnaissent la justice comme un bien en elle-méme ? Ou bien
parce qu’elle "paie" (bonne réputation, honneurs, récompenses) et que linjustice
"colte" (sanctions, rejet, danger) ?

Derriére, il y a une autre interrogation, trés forte :

Le bien et le mal se jouent-ils seulement a I'extérieur dans les conséquences visibles,
ou aussi a l'intérieur, dans 'ame, méme quand personne ne voit rien ?

Dans ce passage, I'idée avancée est la suivante : la justice ordinaire est souvent
superficielle. La plupart des gens ne sont pas justes par amour de la justice, mais
parce qu’ils y sont poussés par la contrainte sociale, ou retenus par leur faiblesse, leur
peur et leurs limites.

Le texte critique aussi une erreur éducative : on présente la justice comme utile pour
obtenir des bénéfices extérieurs, au lieu de montrer qu’elle est un bien pour I'dme. Si

www.sujetdebac.fr



https://www.sujetdebac.fr/

'on enseignait t6t que linjustice est un mal intérieur majeur, alors chacun se
surveillerait lui-méme. On serait juste d’abord pour ne pas se dégrader soi-méme.

Un constat pessimiste sur la justice "spontanée"

Le texte commence par une exception : a part ceux qu’un "naturel divin" détourne
de l'injustice, ou ceux qu’un véritable "savoir" en éloigne, presque personne n’est
juste de plein gré. Et méme quand on blame l'injustice, ce ne serait pas parce qu’'on
la juge mauvaise en soi, mais parce qu’on ne peut pas la commettre par manque
de courage, par vieillesse ou par faiblesse.

Ici, l'interlocuteur renverse 'image flatteuse qu'on a de nous-mémes. Ce n’est pas
"la bonté" qui nous rend justes, mais parfois simplement I'impuissance.

Le test de ’occasion

Le texte durcit ensuite le propos. Si I'on donne "le moyen" a quelqu’un dans cette
situation, il sera le premier a commettre I'injustice, et méme "autant qu’il en sera
capable".

Si la justice dépend surtout du regard des autres ou de la peur des conséquences,
alors dés que ces éléments disparaissent, la justice s’effondre. La justice serait alors
fragile, elle tient a I'extérieur, pas a I'intérieur.

Un probléme d’éducation et de discours

Enfin, le texte explique d’ou vient ce probléme. Linterlocuteur reproche aux
"propagateurs de la justice" (poétes, héros, discours traditionnels) de louer la justice
uniquement pour ses effets visibles, c’est-a-dire la réputation, les honneurs et les
gratifications. Ce qu’ils ne montrent pas, c’est I'efficacité "propre" de la justice et de
l'injustice dans I'ame. Or c’est cela qu’il faudrait mettre en avant ! |l faudrait montrer
le fait que I'injustice est "le plus grand des maux" pour 'dme, et que la justice est "le
plus grand bien".

D’ou la conclusion éducative : si on enseignait cela dés I'enfance, la surveillance
morale deviendrait intérieure. Plus besoin de se "garder les uns les autres", chacun
deviendrait "son propre gardien", par crainte d’avoir a "cohabiter" avec le mal en soi
s’il commet linjustice.

Sans sortir du texte, on peut soulever quelques limites possibles de ce raisonnement :

- Dire que presque personne n’est pas juste "de plein gré" est une généralisation
forte. Dans la réalité, les motivations peuvent étre mélangées (habitude, devoir,
empathie, conviction...).

www.sujetdebac.fr



https://www.sujetdebac.fr/

- Difficile de savoir ce qui motive réellement un acte. Le texte suppose qu’on peut
assez facilement lire derriére les comportements et trancher entre "intérét" ou
"contrainte". Or, une morale intériorisée peut ressembler extérieurement a de la
conformité sociale.

- L’idée que "si on enseignait correctement, chacun serait juste" est stimulante, mais
elle peut paraitre optimiste. Les ressorts psychologiques et sociaux sont complexes.
Cela dit, le passage ne parle pas seulement d’'un discours abstrait, il insiste sur une
formation "dés I'enfance", donc sur une transformation en profondeur, pas une
simple legon.

Pour accéder a d’autres sujets et corrigés de philosophie au baccalauréat :
www.sujetdebac.fr/annales/philosophie/

www.sujetdebac.fr



https://www.sujetdebac.fr/
https://www.sujetdebac.fr/annales/philosophie/

